
1

k
uLt

u
r-

a
us
─

Ta
u
sCh



2 3

Ein Praxisprojekt der Academy 
of Visual Arts, Frankfurt in 
Kooperation mit NETZ Bangladesch

Kulturaustausch
Deutschland/Bangladesch
»Rituale des Alltags« k

uL-
t

u
r-

aus
─



4 5

	 »Kulturaustausch Deutschland/Bangladesch: Rituale des Alltags« ist 
ein Praxisprojekt der Academy of Visual Arts, Frankfurt, das im Wintersemes-
ter 2018-2019 gemeinsam mit NETZ Bangladesch durchgeführt wurde.
NETZ ist ein Verein, der sich seit 30 Jahren in der Entwicklungszusammenarbeit 
mit Bangladesch engagiert und den kulturellen Austausch zwischen Deutsch-
land und Bangladesch fördert.

	 »Rituale des Alltags« ist das erste in einer Reihe von zunächst vier Pra-
xisprojekten zur Gestaltung kultureller Wirklichkeiten.
	 In der Projektarbeit erarbeiten wir Praxis-Module, die durch Verwen-
dung künstlerisch gestalterischer Methoden dazu beitragen, soziale Realitäten 
zu etablieren, die nicht durch von außen gesetzte Grenzen und entsprechend 
statische Hierarchien im Inneren definiert sind, sondern deren soziale, 
politische, ökonomische, ökologische und religiöse Strukturen sich aus den 
kleinsten Einheiten des Miteinander ergeben. Tomaso Carnetto, Direktion

	 Deutschland/Bangladesch: Rituale des Alltags

	 Was uns alle elementar verbindet und unsere 
Kultur mehr als alles andere bestimmt – egal 
wo auf der Welt – sind unsere alltäglichsten Rituale. 

t
u
r-

a
ussC

h
Deren Spuren folgen wir...



6 7

in Abwandlung eines Songs der Liedermacherin Bettina Wegner textet NETZ 
derzeit öfter mal: „wenn unsere Bilder nicht mehr stimmen“. Darstellungen von 
Unrechtverhältnissen in unserer Welt nehmen wache Menschen auch in un-
seren Breitengraden oft als – mehr oder minder versteckte – Fortsetzung kolo-
nialer Rassismen wahr. Zu Recht. Denn viele Menschen in Deutschland den-
ken bei diesen Bildern nicht unbedingt über die politischen, wirtschaftlichen, 
kulturellen Ursachen nach, die zu Armut und Elend in Ländern des Südens 
führen. Tendenziell verbinden viele damit eher schablonenhafte Vorstellungen 
von „Menschen, denen wir helfen müssen“. Immer wieder stellen wir in unserer 
Bangladesch-Partnerschaft fest, dass Darstellungen von konkreten Lebens-
wirklichkeiten solche Klischees bedienen können.

Was tun? Die Bedeutung der Bildkommunikation nimmt weiter zu, die Infor-
mationsüberlastung wächst und das Informationsinteresse lässt nach. Welche 
Bilder erzählen von der oftmals brutalen sozialen Realität in Bangladesch – 
ohne Stereotypen zu reproduzieren? 

Welche Bilder vermitteln etwas über Ursachen von Armut und Reichtum auf 
eine Weise, dass sich die Betrachterinnen und Betrachter nicht abwenden oder 
verteidigen, weil sie sich angegriffen fühlen, sondern Neugier und Interesse 
entfalten – und vielleicht sogar eigene Privilegien hinterfragen? Welche Bilder 
regen zu Empathie für Menschen an, deren Leben am stärksten von Unrechts-
verhältnissen beschnitten ist? 

	 Liebe Leserin, lieber Leser,

	 Ich wünsche Ihnen beim Lesen und Schauen 
viele Entdeckungen – von Gemeinsamkeiten, von

Am besten fragen wir jemanden, die oder der sich mit Kommunikationsdesign 
auskennt. Noch besser wäre es, Menschen zu finden, die NETZ nicht gegen Be-
zahlung unterstützen, sondern unsere Suche nach Antworten auf diese span-
nenden Fragen auch als eigenen Lernprozess sehen. 
Einige Jahre zuvor hatte ich – außerhalb des Bangladesch-Kontexts – die 
Academy of Visual Arts, Frankfurt kennengelernt. Deren Didaktik, kreative 
Prozesse anzuregen und neue Sichtweisen zu stimulieren, faszinierte mich. 
Franziska Gaube, unsere Referentin für entwicklungspolitische Bildung, nahm 
die Sache in die Hand und fragte Seyyal und Tomaso Carnetto an, die künstle-
rische Leitung der Academy. Tomaso strickte ein Praxisprojekt für das 4. und 
5. Semester in Kooperation mit NETZ, das sich in das Lehrplan-Konzept der 
Academy „zukunftsfähige Lebensräume gestalten“ einfügte.

Die Studentinnen und Studenten setzten sich mit extremer Armut in Bangla-
desch auseinander, mit Frauenrechten, mit wirtschaftlichen Abhängigkeiten 
zwischen Bangladesch und Deutschland. Ihre Beschäftigung mit eigenen all-
täglichen Ritualen entwickelte sich dann zur Spurensuche: Wie begrüßen und 
verabschieden wir uns? Wann tanze ich? Wie schmücken wir unsere Körper?  
Und wie tun dies Menschen in Bangladesch? Wie gestalten sie ihre alltäglichen 
Rituale? Die Design-Studierenden entdeckten kulturelle Verknüpfungen zwi-
schen den Welten und brachten sie auf vielfältigste Weise zum Ausdruck. In 
einer Ausstellung in Wetzlar präsentierten sie ihre Werke. Sehr viele davon 
finden Sie nun in dieser NETZ-Ausgabe.  

Realitäten jenseits der Klischees, von unerwarteter 
Ausdruckskraft selbstbestimmten Lebens.



8 9

Wenn Sie auf der letzten Seite dieses Heftes angekommen sind, werden Sie fest-
stellen, dass bei der Kooperation mit der Academy of Visual Arts, Frankfurt 
etwas anderes herausgekommen ist, als wir in NETZ erwartet hatten; Annähe-
rungen an gesellschaftspolitische Rituale sind nur am Rande zu finden. Hier  
erfahren wir nichts über die Überlebens- und Widerstandsrituale der Men-
schen in Bangladesch, die wirtschaftlich gesehen zu den ärmsten 10 Prozent 
der Welt gehören – wie etwa die Handvoll Reiskörner, die Frauen täglich für 
Notzeiten zur Seite legen, den Ablauf wöchentlicher zivilgesellschaftlicher 
Dorftreffen oder Solidaritätsformen marginalisierter Menschen untereinander. 

Doch die Ergebnisse eröffnen neue Zugänge und Horizonte. Das erlebte ich in 
Gesprächen mit Ausstellungsbesuchern ebenso wie bei mir selbst. In bangla-
deschischen Dörfern lasse ich mir nun ausführlicher die Wirkung traditionel-
ler Heilpflanzen erklären, nehme die Bewegungsabläufe beim Waschen der 
Kleidung intensiver wahr oder unterhalte mich über Begrüßungsformen. Die 
Gespräche über unsere Alltagsrituale eröffnen wertvolle Begegnungen. Denn 
wir sprechen über unsere Bedürfnisse nach Bewegung, Zusammenhalt, Essen, 
Spiritualität, Schönheit und so weiter, aus denen die Rituale entstehen. 

Peter Dietzel, Geschäftsführer NETZ



10 11

Florian Albrecht
„Sprachrohr für Bangladesch.
Wie sehe ich mich? Wie sehe ich andere?
Voneinander lernen.“

Leonard Barlag
„Einen Beitrag zu einer Welt leisten, in der alle Menschen die Möglichkeit 
haben, das Leben zu führen, das sie glücklich macht – unabhängig davon, wo 
dieses Leben stattfindet.“

Anastasia Rau
„Wir sind viele. Wir sind Frau.
Wir sind Mann.
Wir sind Kind.
Gemeinsamkeiten hervorheben, Unterschiede positiv konnotieren.“

Eva Vogler
„Ich will etwas bewegen!
Meine Vision:
Partnerschaft, Zusammenarbeit, Austausch, Dialog.
Gemeinsame Lösungen finden/erarbeiten.“

	 Das Projekt beginnt mit einem Workshop. Jeder 
sucht nach Worten für die eigene Intention. 
Wir schreiben mit der Hand. Das Handschriftliche 

	 NETZ Bangladesch: Was wir wollen!

Franziska Gaube
„Sprechen wir über uns oder die Anderen?
Wir und die Anderen.
Was passiert, wenn wir über die Anderen sprechen?
Ich möchte, dass wir neu nachdenken.
Wer sind wir? Wer sind die Anderen?“

Peter Dietzel
„Ich möchte – ist zu wenig. Ich will.
Mehr Gerechtigkeit.
Wer definiert, was das ist? 
Menschen, die sich danach sehnen: 
Unterdrückte, Marginalisierte, Widerständige. 
Ganz konkret: Menschen in Bangladesch.
Ich will mehr Gerechtigkeit – aus der Perspektive der ärmsten Menschen in 
Bangladesch.“

zerlegen wir gemeinsam in freie Formen, die wir 
kombinieren, die eine organische Textur bilden, in die 
sich später die Arbeiten der Studierenden einfügen.



12 13

1. Tod, Religion und Spiritualität

2. Spielen und Popkultur

3. Anbau, Zubereitung und Rauschmittel

4. Kleidung und Haartracht 

5. Waschen und Weben

6. Kunst und Poesie

	 Jeweils ergänzt durch Informationen zum 
alltäglichen Leben in Bangladesch

	 Rituale des Alltags



14 15

1. Tod, Religion und 
Spiritualität

Laura, mein Opa Stanislav, Jugoslawe, Soldat:
„Kämpft, wird durch eine Kugel getroffen.“

Mein Großvater ist in Belgrad, der Hauptstadt von 
Serbien, geboren und aufgewachsen. 
Er war ein junger Soldat und kämpfte für sein 
Land. Während des zweiten Weltkrieges von 1939-
1945 verlor er dabei sein Leben. Er wurde von meh-
reren Kugeln in den Brustkorb getroffen.

Die Luft einatmen, beim Zielen gleichmäßig ausat-
men, danach kurz flach einatmen, 
max. 8 Sekunden das Ziel anvisieren. Wenn der 
Schuss sich nach 8. Sekunden nicht ausgelöst hat, 
nochmal neu ansetzen. Die Waffe aber nicht aus der 
Hand legen!

22 Longrifle 9mm = 22,3 Remington/Militär / 357 
Magnum /44 Magnum



16 17

1. 

Munib, mein Großvater Ismail Malik, Pakistan / 
Afghanistan, Islamischer Gelehrter: „Schließt die 
Moschee um 4:00 Uhr nachts für das Morgengebet 
auf.“

Er hat diese Tätigkeit  fast 50 Jahre lang wiederholt. 
Der Ablauf hat sich in dieser Zeit nie verändert.
In meiner Arbeit wende ich mich der konkreten 
Ausführung der Glaubensritualen zu.

Mein Ziel ist, die Bewegung der Betenden durch 
Reduktion auf die elementaren Bewegungsabläufe 
ästhetisch zu konzentrieren und in eine eigene Zei-
chensprache zu übersetzen. 
Dies geschieht durch eine „Partikularisierung“ der 
ausgeführten (Gebets)Bewegungen und deren an 
„meta-physischer“ Struktur orientierten Neu-Kom-
position.



18 19

1.

Marie, meine Großmutter Linda, Deutsche, Geo-
login: „Färbte jeden Ostern mit mir Ostereier mit 
pflanzlichen Farben.“

Ich beginne mit Abrücken von eigens gesammelten 
Pflanzen, besprühe sie auf einer glatten, eierscha-
lenfarbenen Fläche mit Naturfarben, kombiniere 
dann die auf diese Weise entstandenen Formen zu 
floralen Kompositionen und appliziere diese auf 
der konkaven Seite ineinander verschobener Ovale. 
Form und Bildelemente archaischer Fruchtbarkeits-
symbole verknüpfen sich so zu einer eigenständi-
gen, den weiten Bogen in die Gegenwart spannen-
den Ästhetik.



20 21

	 Beten und Tanzen – Muslime beten auf geflochtenen Gebetsteppichen 
(heute meist aus der Türkei und China importiert, oft aus Kunstfaser). 
Muslime, die materiell arm sind, beten auf Gebetsmatten. Diese können aus 
Naturmaterial lokal handgeflochten sein oder aus Kunststoff maschinell 
hergestellt. 
	 Die heiligen Schriften aller Religionen dürfen nur dann auf den Boden 
oder einen Sitz, auf dem Menschen Platz nehmen, gelegt werden, wenn zuvor 
ein Stoff untergelegt wurde, oder ein Gebetsständer wie z.B. beim Koran. 
Der arabisch verfasste Koran darf nur nach der kleinen rituellen Waschung 
„Wudu“ berührt werden. 
	 Die mystischen Baul tanzen teilweise auf ihre religiösen Lieder, z.B. auf 
dem Lalon-Fest in Kushtia. Alle indigenen Gruppen feiern ihre religiösen 
Feste, Hochzeiten und Erntefeste mit Tänzen.

	 Religiöse Rituale in Bangladesch

	 Die mystischen Baul tanzen teilweise auf ihre 
religiösen Lieder, z.B. auf dem Lalon-Fest in Kushtia. 

1. 

	 Alle indigenen Gruppen feiern ihre religiösen 
Feste, Hochzeiten und Erntefeste mit Tänzen.



22 23

2. Tanzen und Pop-
kultur

Lukas, Deutscher, Student Kommunikationsdesign:
„Ich tanze gerne 6-Step auf Beton.“

Mein Thema ist die Schrittfolge aus dem Breaking, 
dem Tanz der globalen HipHop-Kultur. Um die 
Abfolge zu dokumentieren, habe ich Ankerpunkte 
des Körpers in ihrer Bewegung fotografisch erfasst, 
exakt notiert und sie mit Linien so verbunden, dass 
sich dynamische Bewegungsstrukturen bilden. 
Die Zwischenräume der so gefasste Abfolge habe ich 
dann farblich gefüllt, um aus der Bewegung einen 
Raum zu gestalten, der - als Ground-Poster – ausge-
legt, selbst wieder als „Tanzfläche“ dient.



24 25

2.

Aleksandra, Deutsche, Studentin Kommunikations-
design: „Ich binde Schleifen in meine Sneaker.“

Sneaker gehören zur globalen Popkultur. Für mich 
sind sie zugleich alltäglicher Gebrauchsgegenstand 
und Sammlerobjekt.
Mein Gestaltungsprozess beginnt mit der Rekons-
truktion verschiedenster Schnürsenkelbindungen, 
dabei entwickele ich auch eigene Knoten und 
Bindetechniken, die ich dann aus unterschiedlichen 
Perspektiven fotografiere, grafisch umsetze, und 
die Abfolge der beim Binden erforderlichen Hand-
griffe als Farbräume einbeziehe.



26 27

	 Da gibt es den „Kathak“ - eine Art Stepptanz oder den „Bharatanatyam“, 
bei dem Gesten und Mimik eine große Rolle spielen. Oder den „Manipuri“, 
dessen wichtigstes Element die Drehungen sind. Die Tänze lassen sich nicht 
auf Bangladesch beschränken, sie sind auf dem indischen Subkontinent ent-
standen und halten sich nicht an Landesgrenzen. Ihre Ursprünge liegen in der 
hinduistischen Tempelkultur. 
	 Damit die Mythen nicht vergessen werden, erfand man Symbole. Im 
Hintergrund wurden während des Geschichtenerzählens Tänze aufgeführt, 
um sich die Symbole besser einzuprägen. 
	 Die Tänze der klassischen Moderne sind vor allem durch Rabindranath 
Tagore (Literaturnobelpreis 1913) geprägt, teils auch durch Kazi Nazrul 
Islam. An den „Bharatanatyam“ angelehnt, haben sie Einflüsse aus der Volks-
kultur und von den Bauls aufgenommen. Jede Geste steht für ein Gefühl, 
einen Gegenstand oder ein Symbol. Jede Stellung des Kopfes, der Augen, der 
Füße wird zum Ausdrucksmittel.

	 Tanzen und Popkultur in Bangladesch

	 Hip Hop in Bangladesch: Zum Beispiel das 
BD Hip Hop Fest 2018: »for the fourth time to portray 
only the best hip hop talents of Bangladesh«. 	

2. 

Date: 29th November 2018, Thursday / Venue – 
ICCB (Hall 2), Bashundhara R/A, Dhaka, Gate Opens 
at 5pm. / Ticket-Free (via online registration)



28 29

3. Anbau, Zubereitung 
und Rauschmittel

Hannah, meine Mutter Monika, Deutsche, Lehrerin:
„Sie pflückt im Garten Brombeeren, um Marmelade 
daraus zu machen.“

Das geschieht jedes Jahr und mich interessiert die 
Sorgfalt und die damit verbundenen Details; bei-
spielsweise wie vorsichtig jede einzelne Brombeere 
vom Strauch gezogen werden muss, damit sie nicht 
zerdrückt. 

In meiner Gestaltung versuche ich dafür eine ästhe-
tische Entsprechung zu finden; ein systematisches 
und zugleich „zartes“ Vorgehen, dessen visuelles 
Ergebnis dem sehr eigenen Geschmack der Marme-
lade gerecht wird.



30 31

	 Die Ernte erfolgt per Hand. Eine konservierende Weiterverarbeitung wie 
Einkochen zu Marmelade oder Gelee, als Einmachobst oder Saft, gibt es tradi-
tionell nicht. Heute gibt es industriell gefertigte Marmelade von fast allen Obst-
sorten angeboten, ebenso Mango- und Lichi-Saft. In Chutneys werden Früchte 
mit gekocht, z.B. Pflaumen-, Mango-, Papaya-Chutney. Die Variationsmöglich-
keiten sind endlos… Grüne (unreife) Mango wird mit Chilli, Salz und Pfeffer 
gegessen. 

	 Reife Guaven und Jambura, Jambura werden gerne mit Salz und Pfeffer 
serviert. Grüne (unreife) Papaya und grüne Bananen werden wie Gemüse im 
„Curry“ gekocht, oder zu „Bhorta“ verarbeitet, d.h. gekocht und dann mit Ge-
würzen püriert, meist zu Bällchen geformt serviert. 

	 Die Ananas sind kleiner als die im deutschen Supermarkt, als Snack 
können sie als „Street Food“ geschält werden, die Blätter/Stil bleiben dran, 
sodass man quasi einen „Lolli“/„Spieß“ hat an dem man anfassen kann, ohne 
klebrige Hände zu bekommen. 
Tamarinde wird in der heißen Jahreszeit zu einem Getränk verarbeitet.

	 Anbau und Zubereitung	in Bangladesch

	 Zum Eigenbedarf werden angebaut: Mango, 
Papaya, Banane, Lichi, Holzapfel, Custard-Apple, 
Rose-Apple, Balsampflaume (Amra), Jackfruit, 

3. 

Ananas, Mandarine, Guave, Boroi/Kul, Olive, Tama-
rinde, Elephant-Apple (Chalta), Velvet Apple (Gaab), 
Jambura (Pampelmusenart), Limone.



32 33

3. 

Michelle, meine Mutter, Deutsche, Hausfrau:
„Klopft das Schnitzel, wendet das Schnitzel, legt das 
Schnitzel in die Pfanne.“

Ich zeige, wie meine Mutter ein Schnitzel zubereitet; 
immer dieselben Handgriffe, in gleicher Art wie 
überall auf der Welt. Ein Schnitzel ist heute ebenso 
Popkultur, wie Campbell‘s Tomato Soup oder Coca 
Cola – in dieser Art habe ich das Schnitzel-Zuberei-
ten umgesetzt.



34 35

3.

Gloria, meine Mutter Ivanka, Kroatin, Zahnarzt-
helferin: „Dekoriert die Familientorten.“

Die Verzierungen der dekorierten Torten habe ich 
grafisch nachgestellt; die verschiedenen Konturen 
nachgezogen, gemäß den bestehenden Tortenverzie-
rungen gefärbt und neu zusammengesetzt.

Die dabei entstanden Tortenschichten habe ich ent-
sprechend einer echten Torte in Etagen übereinan-
der gefügt. Die Etagen stehen für Geburt, Hochzeit 
und Tod.



36 37

3.	

Sara, mein Opa Owen, Ire: „Sitzt auf dem Sofa, er-
zählt und lacht.“

Das Geräusch, wenn mein Opa an seiner Pfeife 
zieht, vermischt sich in meiner Erinnerung mit 
seiner Stimme, seiner Gestalt in dem hohen Sessel. 
Ausgehend von einer typografischen Übersetzung 
der Geräusche seines Pfeiferauchens habe ich ver-
sucht, die drei Wahrnehmungsebenen – Zischlaute, 
Stimme und Pfeifenrauch – gestalterisch zu ver-
knüpfen.



38 39

	 Was wird geraucht, was getrunken? Traditionell ist der Gebrauch von 
Rauschmitteln wenig verbreitet, da der Islam, die Mehrheitsreligion, diese 
verbietet. Marihuana wurde dennoch in ländlichen Gegenden geraucht, heute 
natürlich auch in den Städten. Indigene Gruppen lassen Reis vergären zu 
Reisbier, bei jedem Fest wird dies getrunken. 
	 In manchen Gegenden stellen Hindus und Buddhisten Reiswein her. In 
jüngerer Zeit war der Hustensaft Phensedyl ein unter jungen Menschen 
verbreitetes Rauschmittel. Inzwischen ist Yaba aus Myanmar und Thailand 
verbreitet.
	 Seit einigen Jahren erfreut sich Yaba in Tablettenform in Bangladesch 
immer größerer Beliebtheit. Mitte der 2000er drängten die Tabletten dort erst-
mals auf den Markt, damals noch als Droge für die Reichen. Heute findet man 
sie praktisch an jeder Straßenecke. 

	 Rauschmittel in Bangladesch	

	 Die Tabletten sind in einer geringeren Qualität 
mittlerweile bereits für etwa 180 Taka erhältlich.
Die Suchstoffkontrollbehörde schätzt, dass heute in 

3. 

Bangladesch bis zu zwei Millionen Tabletten täglich 
konsumiert werden.



40 41

4.	Kleidung und Haar-
tracht

Abeer, meine Mutter Sara, Saudi-Arabien, Schnei-
derin,  mein Großvater Nasser, Saudi Arabien, 
Buchhalter: „Sie schneidet Stoff, er entwirft für sich 
traditionelle Kleidung, zeichnet auf dem Schreib-
tisch sitzend.“

Mein Entwurf spannt den Bogen von der Tradition 
in die Moderne. Dabei arbeite ich mit zwei Elemen-
ten; übergroßen, grafisch konzentrierten Blumen-
motiven und geometrischen Schnittmustern. 

Die Farben habe ich bewusst aus dem traditionellen 
Spektrum der Saris gewählt, wie sie in ganz ähnli-
cher Weise in Saudi-Arabien und Bangladesch zu 
finden sind.



42 43

4.

Salma, mein Vater El-Miloud, Marokkaner, Elektri-
ker: „Er pflegte seinen Bart mit einem traditionellen 
Rasierer, Rasierpinsel und Rasierseife.“

Ich imitiere die Rasur meines Vaters, indem ich in 
ein mit Wachsmalstifte bedecktes Papier kratze; 
verschiedenen Bärte und Gesichtsbehaarungen.
Nicht nur Bärte, auch das islamische Kalenderjahr 
1422, in dem mein Vater gestorben ist, kratze ich ins 
Papier. Ich habe ihn kaum gekannt.



44 45

4. 

	 Die Frauen tragen ihre Haare meist lang, die – wenn zu einem Zopf ge-
flochten (zum Beispiel zur Hochzeit) – mit Kunsthaar noch weiter verlängert 
werden. Ein Dutt ist eher eine Frisur für ältere Frauen. 
Frauen wie Männer der Mittelschicht färben sich die Haare häufig schwarz, 
wenn sie grau werden. 
Wenn Männern Haupthaar und Bart grau werden, färben einige sich die Haa-
re mit Henna, wodurch sie knalliges Orange bekommen.

	 Etwa 3,6 Millionen Menschen arbeiten in Bangladesch in der Textilpro-
duktion, teils unter katastrophalen Bedingungen. Etwa 87 Prozent der in den 
Fabriken beschäftigten sind Frauen. Die Massenware, die sie produzieren tra-
gen sie jedoch nicht selbst. 

	 Kleidung und Haartracht in Bangladesch	

	 Kaum eine Frau in Bangladesch orientiert sich 
an der europäische Massenware. 
Vielmehr haben die Frauen ihren ganz eigenen Stil;  

immer wieder aufs Neue variieren sie die Farben, 
Muster und Stoffe der traditionellen südasiatischen 
Kleider.



46 47

5. Waschen und 
Weben

Merve, meine Großmutter Kudret, Türkin, Haus-
frau: „Ihre Bettwäsche, die immer ganz weiß war 
und nach Rosen roch, wusch sie mit der Hand.“

Den Prozess des Waschens großer Wäschestücke 
habe ich mit verschiedenen Personen nachgestellt 
und dokumentiert. Die Fotos dienten dann als 
Grundlage der illustrativen Umsetzung. Vor allem 
ging es mir darum, das Waschen als gemeinschaft-
liches Arbeiten sichtbar und spürbar werden zu 
lassen



48 49

5. 

Belkis, meine Großmutter Sunay, Türkin, Schneide-
rin: „Webt traditionelle Vorhänge.“

Ich gehe zugleich von den gewebten Makramee Vor-
hängen meiner Großmutter aus und den Mustern 
der Jamdani Saris auf Bangladesch. 

Beide Webarten beinhalten geometrische Figuren, 
deren Grundformen ich auseinander genommen 
und daraus eigene Figuren, das heißt Muster entwi-
ckelt. Drei dieser Muster habe ich im Vorhang-Maß 
meiner Großmutter, 70cm x 200 cm, beispielhaft auf 
ein 250g/m2 Stoffgewebe drucken lassen.



50 51

5. 

	 In der Regel waschen die Frauen die Wäsche. Je nach Gegebenheit im 
Dorf tun sie dies am Fluss, am Dorfteich oder an der Wasserpumpe, welche 
von Hand betrieben wird. Zum Fluss oder Dorfteich gehen mehrere Frauen, 
die innerhalb eines Gehöftes gemeinsam wohnen (Mutter, Tochter, Schwester, 
Schwiegermutter, Schwägerin…). Sie machen die Wäsche nass, dann seifen sie 
diese ein, indem sie das Seife-Stück auf dem Stoff reiben. 
	 Es ist eine preisgünstige lokale Kernseife. Anschließen kneten sie die 
Wäsche und schlagen sie leicht mit beiden Fäusten – je ein Zipfel des Wäsche-
stücks bleibt dabei in jeder Faust – auf einem festen Untergrund, in der Regel 
ist das ein Holzbrett oder die Beton-Einfassung der Wasserpumpe. 

	 Teiche, die reicheren Familien gehören, haben meist gemauerte Treppen-
stufen zum Wasser oder sind gar ganz mit einer Mauer eingefasst, auch dar-
auf wird die Wäsche gewaschen. Zwischendrin wird die Wäsche ins Wasser 
getaucht, sodass die Seife beim Ausdrücken der Wäschestücke weniger wird. 
Dann wird die Seife ganz ausgewaschen und die Wäsche ausgewrungen.

	 Waschen und Weben in Bangladesch	

	 Was die handwerklichen Techniken betrifft, 
ist vor allem „Jamdani“ zu nennen, eine spezielle, in 
Bangladesch weit verbreitete Webart. 

In den ländlichen Gegenden sind viele Wände aus 
Bambus geflochten, oder aus Schilf oder aus 
Jute-Stengeln unter der Zuhilfenahme von Bambus. 



52 53

6. Kunst und Poesie

Varvara, Albanerin, Studentin Schwerpunkt Kunst: 
„––––––––––––––––––––“

In meiner Arbeit frage ich nach der grundsätzli-
chen, alle kulturellen Spezifika überschreitenden 
Fragen, Bedingungen, Handlungen der Kunst. 
Deren vielleicht grundsätzlichste ist: 
Wie komme ich von Punkt zu Punkt? Und: Was 
geschieht, innerhalb dieser Bewegung (von einem 
Punkt zum anderen) – vom Ansetzen des Stifts, 
Pinsels, der Handlungssequenz zum Absetzen? 

Was kann ich über die Linien (die sichtbaren ebenso 
wie die unsichtbaren) sagen, was sagen mir die 
Linien, die sich zwischen den Punkten entfalten?



54 55

6.

Seohyun, mein Großvater Hyun, Koreaner:
„Er schärft die Messer mit einem Stein, bis sie so 
scharf sind, das man eine davon fliegende Feder 
zerteilen könnte.“

Ich beschäftige mich mit dem Werkzeug und den 
Möglichkeiten seiner Nutzung. Ja, ein Messer kann 
dazu genutzt werden, einen Menschen zu töten oder 
ein Brot zu teilen; worin besteht der eigentliche 
Unterschied? Wann ist das Zerteilen tödlich? Wann 
unterstützt es das Leben? Wann wird es zu einem 
Prozess der Erkenntnis / Mitteilung, der sich stetig 
fortsetzt, in seinem Fortsetzen das Werkzeug einbe-
zieht, obgleich es längst nicht mehr sichtbar vorhan-
den ist? Anders gefragt: Wann wird die Handha-
bung des Messers zur Kunst?

Ich habe das Werkzeug benutzt, um die Spuren sei-
ner Handhabung (auf Holz) zu fassen und ihm einen 
je eigenen Farbraum zugeteilt.



56 57

6. 

	 Über alle Grenzen hinweg ist Kunst – ob Zeichnung, Malerei, Musik oder 
auch Poesie – eine globale Sprachform, in der sich die soziale Realität derart 
konkret übersetzt – im Gestus, der Farbe, der figurativen Umkehrung (das 
Innerste nach außen und umgekehrt) – dass jene, die sich hartnäckig an eine 
vorbestimmte Sinngebung klammern, ihr beständig vorwerfen, wie unver-
ständlich sie sei. 
	 Sobald wir allerdings erkennen; nur wir selbst bringen jedweden Sinn 
hervor, in der Bewegung aufeinander zu, im Spiel miteinander, wie sie die Kunst 
unmittelbar fasst, notiert, uns in Leib und Seele einschreibt, dann versteht sich 
Kunst mit einem Mal ganz von selbst… selbst wenn wir sie der Sprache nach 
nicht verstehen, so doch in ihrem je einzigartig poetischen Klang – ein Atmen, 
ein Atem, einander sprechend sprachlos zugedacht, ein Hauch „h“:

	 jenseits der rede
	 hinausgehen in ein jenseits der rede
	 alles ist voller zeichen, sprechend
	 alle zeichen werden ein lärmendes
	 brüllen hat die welt zerwalzt.
	 wo ist der see, in dessen ewig-stillem wasser ein stein
	 keine wellen erzeugt
	 dass ein sprachloses entstehe

	 Kunst und Poesie in Bangladesch	

	 Zum Beispiel die Gedichte von Sajjad Sharif, 
geboren 1963 in Dhaka, international bekannter 
Lyriker aus Bangladesch, Mitarbeiter der Zeitschrift 

für Literatur „Gandiva“, darüber hinaus tätig als 
leitender Redakteur für „Prothom Alo“, der größten 
Tageszeitung auf Bengalisch in Bangladesch.

কথার ওপা র ে
কথার ওপাের)য ে ত চাই
সব)ইদ ি খ অথ3ময়, সবি কছ7 8বল বা:য়—
যা ক ি ছ7 স চ ি ; তার সবটাই সশ> ?@ার
হেয় উঠেছ, ভাি সেয় )লাপাট করেছ সমE সংসার।
)কাথা)য়স Hদ যারি চ রি Iর জেল
ঢি ল ছ7ড় ল ে তরM ও ঠ ে না?
ি নরOPার, ত7 ি )মজ ে গ ওেঠা



58 59

	 Abschied in Bangladesch	

	 „Ami ashi“ = in etwa: „Ich komme wieder“

Patua, Kalighat Paintings 
und die erzählenden 
Bildrollen

Patua, auch Potua, Patu, Patudar, Patidar 
(bengalisch পট ু য়া), von pat, „Bildrolle“, ist 
eine ethnische Gruppe im Süden des indi-
schen Bundesstaates Westbengalen, deren 
Mitglieder traditionell als professionelle 
Erzähler umherziehen und Geschichten 
der Volksliteratur mit Bildrollen illustrie-
ren. 

Zentrales Anliegen bei den Vorführungen 
der Bildrollen im ländlichen Raum ist es, 
mit rhetorischem Geschick das Publikum 
zu Spenden, die als religiös verdienstvoll 
beschrieben werden, zu ermuntern. Seit 
den 1970er Jahren haben die Patua ihren

Tätigkeitsschwerpunkt auf die Anferti-
gung und den Verkauf von Bildern und 
anderen kunsthandwerklichen Produkten 
verlagert.
Die Tradition der Bildrollen fußt in der 
altindischen Zeit. Die erzählenden Bilder 
(Sanskrit chitra, davon abgeleitet chitra-
kar, „Bildrollenmaler“) sind mindestens 
seit dem 2. Jahrhundert v. Chr. bekannt:

Mit der Bhakti-Bewegung Ende des 16. 
Jahrhunderts erlebte die Tradition ihren 
Höhepunkt. Die ältesten Fragmente 
bengalischer Bildrollen sind aus dem 17. 
Jahrhundert erhalten. 
Die mythischen Erzählungen in Bengalen 
beinhalten Episoden aus dem Leben des 
jugendlichen Gottes Krishna und seiner 
Gefährtin Radha, Geschichten der Schlan-
gengöttin Manasa, des heiligen Chaitanya 

und aus dem Epos Ramayana. Die Tradi-
tion der Patua wird seit 100 Jahren als im 
Verschwinden begriffen dargestellt, sie ist 
jedoch auf eine veränderte Art weiterhin 
lebendig. Die Patua praktizieren einen 
muslimischen Volksglauben, der Elemente 
aus dem Hinduismus enthält. Dadurch 
gelten sie als randständig und verfügen 
über einen niedrigen Sozialstatus. Um die 
Ursprünglichkeit ihrer Malerei zu betonen, 
bringen sie sich mit den altindischen Bil-
derzählern in Verbindung, indem sie den 
Titel Chitrakar im Namen führen.

Die sich an den Kalighat Paintings orientie-
renden Illustrationen entstanden nach 
Originalen aus der öffentlich zugänglichen 
und frei verwertbaren Sammlung von Dr. 
Frances W. Pritchett, Professor Emerita of 
Modern Indic Languages, Department of 
Middle Eastern, South Asian and African 
Studies, Columbia University New York

© Academy of Visual Arts, Frankfurt / 
NETZ Bangladesch, 2019

Academy of Visual Arts, Frankfurt
Ostparkstraße 47 – 49
60385 Frankfurt am Main

www.academy-of-visual-arts.de

NETZ Partnerschaft für Entwicklung 
und Gerechtigkeit e.V.
Moritz-Hensoldt-Str. 20
35576 Wetzlar
www.bangladesch.org



60 h


